
 

  



 يموقع المرتجی الرسم
 

 
 

1 

 

 محتویات
 2 ............................................ الثقافي الغزو من المختلفة الصور لمواجهة الممهدة والدولة للمجتمع الثقافية الاستراتيجية الحلول

 3.................................................................................................................................. مقدمة

 9................................................................................................................................. الهوامش

 

 

 

  



 يموقع المرتجی الرسم
 

 
 

2 

 :الموضوع

 من المختلفة الصور لمواجهة الممهدة والدولة للمجتمع الثقافية الاستراتيجية الحلول
 الثقافي الغزو

  السایح الرحيم عبد أحمد الدكتور



 يموقع المرتجی الرسم
 

 
 

3 

 مقدمة
في المجتمع  ولقد أفادت الدراسات: أن الثقافة في أي عصر ليست مجرد معارف ومعلومات تلقن، بل هي ثمرة ذلك التراث بحيث تظهر آثارها

 والأسرة والفرد.

لم، وبمقدار ما أوحت وقد يكون واضحا: أن ثقافة الإنسان لا تقدر بمقدار ما قرأ من الكتب، وما تعلم من الفنون والآداب، ولكن بمقدار ما أفاده الع

 إليه الفنون من سمو في النفس ودقة في الشعور، وتذوق الجمال.

ميزا فالثقافة إذا تعني: السجية، أو البدهية فيما يتعلق بالفرد، وفيما يتعلق بالأمة فهي تعني شخصيتها وروحها، بحيث تكون ثقافة كل شعب م

 .iله عن سواه

كلمة "الثقافة" في الاصطلاح المعرفي في العربية وغيرها تفيد معنى ما يكتسبه الإنسان من ضروب المعرفة النظرية، ومما يلاحظه الباحث: أن 

 والخبرة العملية.

 وكذلك المعاني اللغوية التي وردت في اللغة تتصل اتصالا كبيرا بالتسوية والتعهد والتهذيب.

علماء والمفكرين، فإن المضمون للكلمة كان واضحا لدى هؤلاء الأسلاف، فقد كان يعني وإذا كانت الكلمة لم تجر على ألسنة الأسلاف من ال

 .iiفي العصر في البداية المشاركة البارعة في فروع شتى من المعرفة، وبراعة في تطبيقها وتصريفها

ة وإجادته لآدابها، فلم تكن الثقافة تنفصل وكان المفهوم العام للثقافة عند المسلمين يعني: جمع المرء لمجموعة من المعارف، وتحصيله اللغ

 .iiiعن اللغة والأدب من شعر وحكم وأمثال، فضلا عن طرف من التاريخ والأنساب والمعارف العامة

 .ivومثل هذا التنوع في الثقافة كانت ظاهرة عامة عند معظم الكتاب ورجال الحكم، وموظفي الدولة والشعراء

صورة الحية للأمة، فهي التي تحدد ملامح شخصيتها، وقوام وجودها، وهي التي تضبط سيرها في الحياة، ذلك إن الثقافة في حقيقتها هي: ال

 وتحدد اتجاهها فيها.

وفكرها  إنها عقيدتها التي تؤمن بها، ومبادئها التي تحرص عليها، ونظمها التي تعمل على التزامها، وتراثها الذي تخشى عليه الضياع والاندثار،

 .vالذيوع والانتشار وبالثقافة تواجه الصور المختلفة من الغزو الثقافي الذي تود له

بناء الأمة والأمم تقاس رفعة وانخفاضا بمقوماتها الفكرية، وقيمها الأخلاقية، وإنجازاتها العلمية، وقد كان للثقافة الإسلامية دورها العظيم في 

 طائها.الإسلامية، وترسيخ عظمتها، وتوطيد سلطانها، واستمرار ع

وكانت  ولا يكون المرء مبالغا إذا عرف: "أن الثقافة الإسلامية هي ثقافة خير أمة أخرجت للناس، تميزت بعقيدتها، ومنهجها، وقيمها، وأهدافها،

مدة أربعة عشر قرنا  هذه الثقافة عاملا أساسيا في إيجاد الأمة التي احتلت مركز القيادة الفكرية، والزعامة السياسية والصدارة العلمية في العالم

 من التاريخ البشري.

أحوج ما تكون إلى هذه الثقافة، فإنها هي التي تحفظ على الأمة شخصيتها الفريدة، وعن طريقها يرتبط ماضيها  -في الوقت الحاضر  -وأمتنا 

 .viالمشرق بحاضر نرجو أن يكون سبيلا إلى مستقبل زاهر وممهد لظهور الموعود"

ليل أن: الذين اعتنقوا الإسلام وآمنوا به، رأوا أن حياتهم متوقفة على فهمه، وحمله للناس جميعا، كما رأوا أن الإسلام وحده ومما لا يحتاج إلى د 

 أساس وحدتهم، وسبب نهضتهم وعزهم ومجدهم، لذلك أقبلوا عليه يدرونه ويتفهمونه.

صوص الشرعية أم بالحلول الإستراتيجية للمجتمع والدولة الممهدة أم والتثقيف بالثقافة الإسلامية ضرورة حياتية، سواء تعلقت الثقافة بالن

 .viiبالوسائل التي تمكن من فهم هذه النصوص وتطبيقها، ولا فوارق بين التثقيف بالأحكام الشرعية، أو الأفكار الإسلامية

ها الفكرية والاجتماعية، والاقتصادية، وغير وفي حياة كل أمة مفاهيم أساسية تحرص عليها، وتعمل على ترسيخها، وتعميق إدراكها في شئون

 ذلك من أمور الحياة.



 يموقع المرتجی الرسم
 

 
 

4 

واضحة الدلالة في ذاتها، مرعية الجانب لدى أبنائها، واسعة الانتشار والتداول لدى وتسعى كل أمة سعيا حقيقيا دائبا، على أن تكون مفاهيمها 

 غيرها.

فتؤلف الكتب، وتعقد المؤتمرات، وتقوم بالدراسات، وتصدر النشرات، وتضع مناهج التربية والتعليم، وتستخدم بوجه عام كل وسائل الإعلام 

 .viiiها وخصائصها، وتفصيل وجوه النفع فيهاوالتوجيه، لتوضيح هذه المفاهيم وشرحها وبيان أسس

ي الحي، وأكثر ما يهتم به قادة الفكر والثقافة، المؤمنون بمفاهيم أمتهم، الدائبون لنشرها، هو: نقلها من حيز النظر المجرد إلى الواقع البشر

 ووصل حياة الإنسان بها، بحيث تكون مصدر فكرهم وشعورهم، وطابع سلوكهم وسمة حياتهم العملية.

، أو بتعبير آخر: عن المعرفة الساكنة، ا
ً
لتي لا ومن هنا يخرج مدلول الثقافة عن قصد المعرفة المجردة، إلى المعرفة الهادفة التي تقدم حلولا

 واضح التأثير مع تطلعات الفرد والجماعة تتجاوز حدود العمل الذهني، إلى المعرفة
ً
 .ixالمحركة التي تحدث تفاعلًا، وحوارا

أن واحدة منها أهملت في نشر ثقافتها، أو تركتها تذوب في ثقافة غيرها، أو تتلاشى في عقول  -ماضيها وحاضرها  -ولا يعرف في تاريخ الأمم 

 أبنائها، لتحل محلها ثقافات أخرى طارئة غريبة.

لام مفاهيم صحيحة سليمة كاملة في كل شأن من شئون الكون والإنسان والحياة، وإذا كانت المفاهيم عن هذه الشئون لدى كثير من إن للإس

الفلاسفة والمفكرين، وواضعي النظم من البشر تتسم بالغموض والتعقيد تارة، أو بجانبها الصدق، والعمق تارة أخرى، أو تصدر عن الفروض 

 على الأساطير والأوهام حينا آخر.والتخمين حينا، و

، فإن مفاهيم الإسلام مبرأة من هذه الآفات كلها، لأنها ليست منبعثة عن نظرة بشرية محدودة، لا تستوعب ذاتها، فضلا عن أن تستوعب غيرها

 وهي تسفيه المنطق السطحي، وتهدم الظن والوهم، وتعده زراية بالعقل واستهانة بكرامة الإنسان.

أشلاء ممزقة ميتة، لا يصدقها أو يتعلق بها من أوتي حظا من  -في مفاهيم الإسلام  -طير التي تصدر عنها تلك العقائد والتصورات فهي أما الأسا

 نظر وتفكير.

ظر وهي ساذجة ضالة مردية، لا تليق بحقيقة هذا الإنسان الذي حباه الله العقل، وأرشده إلى دلائل المعرفة الصحيحة، وزوده بوسائل الن

 السديد. 

 إن مفاهيم الإسلام منبثقة عن عقيدة ربانية شاملة، لا ترتكز إلا على الحقائق الجلية الثابتة، ولا تقوم إلا على اليقين الجازم.

لدى البشر جميعا: التصور الصحيح الدقيق المتكامل للكون  -من حيث الاعتقاد والتفكير  -وهي متسمة بالوضوح، والصدق، والعمق، وتقيم 

 .xوالإنسان والحياة ولذا يواجه بها المسلمون الغزو الثقافي والفكري

وهي  إن منهج الإسلام في ارتكازه على الحقائق اليقينية الهادفة، يربط الحقائق المفردة في الكون والحياة ربطا يصلها بأجل حقيقة وأكبرها،

ي والشعور بالضمير، ضروبا من المعرفة الجامدة، والمعلومات المجردة، التي العقيدة، وبذلك لا يدع هذه الحقائق المثبوتة أمام العقل الإنسان

 لا روح فيها ولا حياة لها، كما تحاول خرافة المنهج العلمي أن تصنع.

التأثير بل يثبت منهج الإسلام في هذه المعارف والمعلومات والحقائق الظاهرة والمضمرة حياة تفتح البصائر، وروحا توقظ الضمائر، ويزودها ب

 .xiالعجيب الذي يعمل أوثق أواصر الصلة بين الحقائق الهادفة، والعقول المستنيرة، والقلوب المتفتحة للإيمان والخير

 والثقافة عنصر مهم من عناصر حياة الأمم، تتبين بها صورة كل أمة، وتتميز بها صيغتها ولونها بين أقرانها، وهي تدل في الوقت عينه على

 .xiiرجتها في المدنية والحضارة، وهي تكون سبب كرامتها وزينتها أيضاتقدمها، وعلى د

في  والثقافة وسيلة لغاية أبعد، وهدف أكبر، وهل ثمة أجل وأسمى من أن تستحيل الثقافة إلى طاقة محركة، وقوة دافعة، تصبغ الواقع الإنساني

تمثل في حياة البشر نظاما وخلقا، وجهادا وحكما، وقيادة صالحة تحمل إطار الضمير والشعور والسلوك بصبغة هذه المفاهيم النقية الخيرة، وت

عا مشاعل الحق والنور لهذه الإنسانية التي وضعتها المفاهيم الضالة المنحرفة على حافة الدمار الرهيب، فينبغي أن تنقل هذه المفاهيم واق

 .xiiiيعان لا تمسكه، ولا تنتفع بهبشريا حيا، ونماذج إنسانية فاعلة، حتى لاتكون كالماء المسفوح على ق



 يموقع المرتجی الرسم
 

 
 

5 

لقد اشتملت هذه الثقافة على كل المعطيات التي تجعلها صالحة لتكون ثقافة الإنسان، ذلك أنها نظرت إلى فطرة الإنسان وعالجت غرائزه، 

 على الإنسان. واحترمت عقله، فكان لها في حياة الإنسان أهمية ومكانة تجعل الوقوف عليها، والأخذ بها واجبا على المسلم، بل

وقد ونستطيع أن نقول دون أن نكون بعيدين عن الواقع: إن الثقافة الإسلامية أصبحت في ظل انتشار الإسلام وظهوره. ثقافة إنسانية وعالمية، 

، وهذا الامتداد انطوت على طاقة روحية جعلت منها قوة فاعلة وبانية، يضاف إلى ذلك: أن الثقافة الإسلامية تمتد على مساحة الدنيا والآخرة

الزماني والمكاني الموغل في الأعماق، جعل الثقافة الإسلامية تختلف عن ثقافات، بعضها يتوغل في ماديات الحياة، ثم يضفي عليها مسحة 

 من العبادة والفلسفة، وبعضها الآخر يسلك طريق الروحية التجريدية.

 هذا لاءمت حياة الناس.أما الثقافة الإسلامية: فقد جمعت بين الروح والمادة، ول

، وتؤهل الإنسان xivولما كان الإسلام دين قيم وضوابط سلوكية، كانت الثقافة الإسلامية موجهة ومربية، وتتصل بحياة الأفراد، وحياة الجماعات

 للعطاء، وتنمي فيه القدرة على الإنتاج والإبداع بما تفتح له من آفاق التفكير والممارسة.

مية شخصية متزنة لا يطغى على موقفها الانفعال، ولا يسيطر عليها التفكير المادي، ولا الانحراف الفكري المتأني من وتجعل الشخصية الإسلا

 سيولة العقل وامتداد اللامعقول.

نيا والإنسانية، ومن المعروف: أن الإسلام قد وثب بالمسلمين وثبة هائلة. هذه الوثبة الهائلة كانت على أثر إشعاع القرآن الكريم في جنبات الد

قف حجر فأنارها بعد ظلمة، وهدى الإنسانية بعد حيرة، ونظمها بعد اضطراب، وفتق أذهان أبنائها بعد ارتقاق، وأزال الصفاد والقيود التي كانت ت

 .xvعثرة أمام الفكر

 فانطلق المسلمون يقرأون ويبحثون ويطلبون العلم في مظانه.

لتي دعت الناس إلى معرفة كل ما من شأنه أن يأخذ بالناس إلى طريق الرشاد، أن ينتقلوا من أمة الأمية واستطاعوا في ظل الثقافة الإسلامية ا

 إلى أمة العلم والقيادة الفكرية، وأن يصبحوا أساتذة العلم والعالم، وقادة الفكر والرأي، ورواد المعرفة والحضارة.

 نتاج الحضاري الأصيل.وبحثوا، ودرسوا وأضافوا، وجددوا وابتكروا، فكان ذلك ال

ها وإذا كانت الأمة الإسلامية في العصر الحاضر تتطلع إلى غد مشرق بالإمام المهدي، فإن الأمة تملك رصيدا ضخما من الثقافة الفاعلة يمكن

 من نشر السلام في الأرض والإسهام في استقرار الجماعات ومواجهة التحديات.

سلامية تحكم علاقتها وانفتاحاتها على الآخرين قاعدة أساس وهي صحة كل علاقة وسلامة كل حوار، ومما ينبغي أن نشير إليه: أن الأمة الإ 

يْكَ وهي التزام مبادئ وقيم وتعاليم دين الله، وهذا بين في قوله تعالى: 
َ
 اللهُ إِل

َ
نْزَل

َ
ن يَفْتِنُوكَ عَن بَعْضِ مَا أ

َ
رْهُمْ أ

َ
 [49]المائدة:  وَاحْذ

لمسلمين وهم يعرضون مبادئ وتعاليم الإسلام على الناس، تحكمه قيم وآداب لا ينبغي للمسلمين تجاوزها ومخالفتها، وقد يكون واضحا أن ا

وا اللهَ عَدْوًا بِغَيْ ولا يصح معها تجريح وسباب معتقدات الآخرين، وهذا صريح في قوله تعالى: يَسُبُّ
َ
ذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ ف

َّ
وا ال  تَسُبُّ

َ
م  وَلا

ْ
 رِ عِل

 [108]الأنعام: 

والمجتمعات الإسلامية وفق تعاليم الإسلام وقيمه مأمورة، بالتزام العدل وإنصاف الناس مع وجود الاختلاف في العقيدة وقيام الخصومة 

وا اوالشحناء معهم، حيث يقول الله سبحانه وتعالى: 
ُ
 تَعْدِل

َّ
لا

َ
ى أ

َ
وْم  عَل

َ
نَآنُ ق

َ
مْ ش

ُ
ك  يَجْرِمَنَّ

َ
قْوَىوَلا رَبُ لِلتَّ

ْ
ق

َ
وا هُوَ أ

ُ
 [8]المائدة:  عْدِل

لى إن منهج القرآن يعلم المسلمين ويؤكد عليهم: أن البشرية مدعوة بأمر ربها جل شأنه، للتعارف والتعايش وفق القيم والمعايير الربانية ع

قوى اختلاف أجناسهم وأعراقهم وأديانهم وألوانهم، وإتيان الحق ومجانبة الباطل هو أساس التنافس بينهم، وهو أساس معيار القرب والبعد من ت

عُوبًاالله ومرضاته، وهذا بين في قوله تعالى: 
ُ

نَاكُمْ ش
ْ
نْثَى وَجَعَل

ُ
كَر  وَأ

َ
ن ذ قْنَاكُم مِّ

َ
ا خَل اسُ إِنَّ هَا النَّ يُّ

َ
تْقَاكُمْ  يَا أ

َ
مْ عِنْدَ اللهِ أ

ُ
كْرَمَك

َ
وا إِنَّ أ

ُ
 لِتَعَارَف

َ
بَائِل

َ
 وَق

 [13]الحجرات: 



 يموقع المرتجی الرسم
 

 
 

6 

التي تطالبها وتؤكد عليها  ومجتمعات الأمة الإسلامية يحدوها وهي تنفتح على غيرها من الناس أن تنقل تعاليم الله وتوجيهات الرسول

وأن ذلك السعي الصادق هو السبل لنيل محبة الله تعالى والفوز بمرضاته حيث جاء في السعي في تحقيق مصالح العباد، وجلب المنافع لهم، 

 الأثر: "الخلق كلهم عيال الله وأحبهم إلى الله أنفعهم لعياله".

لفحشاء، وإن الإسلام يؤكد: أن أساس دين الله تعالى: يقوم على إقامة العدل بين الناس، وشيوع قيم الإحسان بينهم، والعمل على منافحة ا

 والمنكر ومحاربة البغي في حياتهم.

عَدْلِ وقد عظم فقهاء الإسلام قيم العدل، حتى جعلوه معيارا لنصرة الله وتأييده، وهذا كله في ضوء فهمهم لقول الله تعالى: 
ْ
مُرُ بِال

ْ
إِنَّ اللهَ يَأ

 
ْ
اءِ وَال

َ
فَحْش

ْ
قُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ ال

ْ
رُونَ وَالإحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي ال كَّ

َ
مْ تَذ

ُ
ك

َّ
عَل

َ
مْ ل

ُ
ك

ُ
 يَعِظ

ِ
بَغْي

ْ
رِ وَال

َ
 [90]النحل:  مـُنْك

والمسلمون يعتقدون بمشروعية التدافع الإنساني، ويؤمنون بأن منهجية التدافع بين الناس القائمة على أساس التنافس، في جلب المصالح، 

 من والاستقرار، وصرف الفساد عن الأرض، وهذا مؤكد في قوله تعالى: ودرء المفاسد، كفيلة بتحقيق الحياة الأفضل لهم جميعا، وتوافر الأ
َ
وْلا

َ
وَل

مـِينَ 
َ
عَال

ْ
ى ال

َ
ضْل  عَل

َ
و ف

ُ
كِنَّ اللهَ ذ

َ
رْضُ وَل

َ
فَسَدَتِ الأ

َ
اسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْض  ل عُ اللهِ النَّ

ْ
 [251]البقرة:  دَف

اس في معتقداتهم وأنماط حياتهم، وصيانة معابدهم على اختلاف مللهم، ومن جهة أخرى: فإن التدافع بين الناس لجدير بحماية حرية الن

كَرُ فِيهَا اوهذا بين في قوله تعالى: 
ْ

وَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذ
َ
مَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَل هُدِّ

َّ
اسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْض  ل عُ اللهِ النَّ

ْ
 دَف

َ
وْلا

َ
 [40]الحج:  سمُ اللهِ كَثِيرًاوَل

 لفقه السياسي في الإسلام، أن الشرائع جاءت لتحقيق مصالح العباد حيث إن مبناها يقوم على تحقيق المصالح ودفع المفاسد.ومن مفاخر ا

والأمة الإسلامية تعتقد وتؤمن في انفتاحها على الآخرين بأنها شريكة مع غيرها في منهج الاستخلاف لعمارة الأرض وليست محتكرة هذا 

مين أو تغيبهم عن المشاركة في منهج الاستخلاف، أو تجريد هذا المنهج من القيم الربانية، سيؤدي لا محالة إلى المنهج، وأن غياب المسل

مْ يَسِيرُوا فِ فساد الأرض ودمار الناس عليها، وهذا مؤكد في قول الله تعالى: 
َ
ل

َ
ف

َ
هُمْ أ

َ
عْمَال

َ
حْبَطَ أ

َ
أ

َ
 اللهُ ف

َ
نْزَل

َ
هُمْ كَرِهُوا مَا أ نَّ

َ
لِكَ بِأ

َ
رُوا ذ

ُ
يَنظ

َ
رْضِ ف

َ
ي الأ

هَا
ُ
مْثَال

َ
افِرِينَ أ

َ
ك

ْ
يْهِمْ وَلِل

َ
رَ اللهُ عَل بْلِهِمْ دَمَّ

َ
ذِينَ مِن ق

َّ
 [10-9]محمد:  كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ ال

عمل بناء،  إن مبادئ الإسلام وقيمه تعلم المسلمين وتؤكد عليهم في انفتاحهم، وألا يبخسوا الناس أشياءهم ولا يحتقروا كدهم جهدهم في كل

ات يحقق الإعمار والإبداع الحضاري، وتلزمنا تعاليم الإسلام احترام وتقدير كل عطاء خير في ميادين القيم والسلوكيات، وفي ميادين المادي

 .xviوالوسائل والمهارات، وهذا يلتقي مع قيم وتوجيهات منهج الاستخلاف الرباني في عمارة الأرض

سعي الناس، وبخس دورهم من العبث والإفساد الذي يمقته الإسلام، ومن ثم نهى عنه وهذا يتضح في قوله  لأن القرآن الكريم يعتبر احتقار

رْضِ مُفْسِدِينَ تعالى: 
َ
 تَعْثَوْا فِي الأ

َ
يَاءَهُمْ وَلا

ْ
ش

َ
اسَ أ  تَبْخَسُوا النَّ

َ
 [85]هود:  وَلا

 كلية لضبط أدبيات ومقومات التعايش البشري والتعارف الإنساني.إن الإسلام مثلما وضع ثوابت ومنطلقات، وقدم قيما ومبادئ 

فإنه أيضا وضع ثوابت ومنطلقات وقواعد وأسسا لضبط حركة مصالح الناس، وقدم أيضا قيما وأدبيات لإحكام سيولة تبادل المنافع بين 

 .xviiالمجتمعات، في إطار التعايش والتعارف بينهم

الرباني العادل، وموروثه القيمي والتشريعي وفي ضوء قدراتهم المادية والسياسية، يجدون أنفسهم وبعد: فإن المسلمين وفق هذا المنهج 

ود مؤهلين كل التأهيل لأداء مهمتهم وإسهاماتهم الإيجابية الفاعلة في معترك التدافع الإنساني البشري، لإقامة نظام عادل واستقبال الموع

ويصرف أسباب الفساد عن الأرض، ويضع حدا لتدهور العلاقات في أكثر من موقع، ويزيل عوامل  ينهي حال القلق والذعر التي تحيق بالناس،

 الاضطراب والجشع والصراع السياسي والاقتصادي بين الأمم.

قافي، بما ويضبط حركة التدافع الإنساني، ويقيم موازين القسط للتعايش، والتعاون البشري، ويرتقي بمنهج التبادل والتكامل، والانفتاح الث

 يحقق للناس تطلعاتهم لحياة الإنسانية آمنة مطمئنة تنعم بالأمن والاستقرار، والعدل، والسلام.

على استعداد إلى حوار بناء مع أي جهة معنية وفاعلة، شعبيا ورسميا، للسير بالإنسانية نحو  -والمسلمون من أجل هذه المهمة الجليلة النبيلة 

 .xviiiالخير والفلاح



 يموقع المرتجی الرسم
 

 
 

7 

ى على أحد أن الأمة الإسلامية تمتلك رصيدا ضخما من القيم الهادفة يمكن استثمارها فيما يفيد الإنسانية جميعا، ونحن نشير إلى وقد لا يخف

 المعالم الإسلامية، نؤكد ما يلي:

ارات معينة، والتي يتم أولا: أن الانفتاح الثقافي الذي ندعو إليه ينبغي أن يجنبنا عمليات فرض التجارب والنماذج الوافدة من بلدان وحض

 إسقاطها على واقع مغاير للواقع الذي بعثت فيه.

 وأن نقل التجارب ونشر المفاهيم التي أفرزتها سياقات تاريخية واجتماعية معينة وتصدير البرامج، لا يمكن أن ينجح إلا في سياق تواصلي،

 والثقافية. ومناخ تفاعلي، ورؤية تبادلية تحترم خصوصية الآخر وذاتيته الحضارية

وفي هذا الإطار نحن نؤكد على أهمية الترابط الإنساني، ونرفض عمليات إسقاط المفاهيم وعلى واقع مختلف التضاريس، كما نرفض تعليب 

 القيم، وإملاء التجارب.

افة المسلمين الإسلامية انبثقت ثانيا: كما أن مفهوم المسلمين للانفتاح لا ينفصل عن الأبعاد الخلقية للقيم الثقافية والدينية عموما، فثق

 تاريخيا عبر منظومة القيم التي كانت ولا تزال تمثل جزءا من رصيد الأمة الحضاري.

 وهي منظومة تميز نسيج الأمة الاجتماعي بمختلف خلاياه، وإن إبراز البعد الخلقي في الانفتاح نابع من إحساس المسلمين وقلقهم مما يهدد

رافات تجسدها المنافسة الشرسة التي باتت محكومة بمنطق الربح والخسارة، فضلا عن الكثير من الظواهر التي وجودهم الحضاري بسبب انح

 أبرزتها ظروف العصر، وباتت تهدد المجتمع.

دمها ما الغربي، وفي مق -ومع هذه المحاذير يتعين كذلك تبين طبيعة المعوقات التي تعترض طريق هذا الانفتاح، وبخاصة الحوار الإسلامي 

 يشوب الصورة الغربية من سلبيات وتشويهات ليس المسلمون مسئولين عنها.

نها ثالثا: لقد أصبحت وسائل الإعلام والاتصال في الأيام الراهنة هي المسئول الأول عن عملية نقل صور الشعوب وثقافاتها وصياغة المواقف م

ن واحد، فالإعلام يبلور السياسات ويكون الاتجاهات ويوجه القرارات لدى الدول وحولها، ولا يخفى على أحد أهمية هذا الدور وخطورته في آ

 والجماهير في الوقت نفسه، وبخاصة مواقف التعاطف أو النفور.

 دإن صور المسلمين الحضارية في معظم وسائل الإعلام الغربية لا تعكس صورة المسلمين الحضارية، كما أن الأحكام المعيارية حولها لا تستن

 إلى موضوعية موثوقة.

رابعا: لقد بات من الضروري تصحيح صورة الحضارة الإسلامية المشوهة والمنقوصة لدى العالم الغربي، ويجب أن يعترف المسلمون بوجود 

رون، على رغم جهل بهم أو تجاهل لهم، على الرغم من أنهم يعرفون تاريخ الغرب وحضارته ولغاته أكثر مما يعرف هو عنهم حتى أبناؤنا المهاج

 أهميتهم الحضارية في بعض المجتمعات الغربية، لا يحظون في مجتمعات المهجر بالقدر الكافي، وكثيرا ما يؤدي التهميش والقيود إلى إبعاد

متطرفة الأجيال الجديدة لبعض الجاليات والإسلامية عن جوهر القيم الإسلامية الحقيقية، مما يفسح المجال أمام التغرير بالتنظيمات ال

 وتضليلها وتشجيع "إسلام الكهوف" كما قيل عوضا عن "إسلام النور".

ولا شك كذلك في أن هناك بعض جوانب الخلل في بعض المجتمعات، فيجب أن يعترف الناس بأنهم مقصرون في فهم الغرب أحيانا، مما سمح 

ولنا، ولكننا بحاجة إلى المساعدة على اقتحام القرن الجديد في بتسرب بعض الأخطاء في مواقفهم وتقديراتهم.. فلابد من الانفتاح على ما ح

عرف مجالات التكنولوجيا الحديثة، وفي مجال التعرف إلى التجارب الرائدة في التنمية، فمتى يتم إنشاء شبكة إعلامية دولية باللغات الحية ت

 بثقافة المسلمين؟

 ثقافة المسلمين.كما بات من الضروري مضاعفة الجهد لدعم حركة التعريف ب

خامسا: والمواجهة الصحيحة تقتضي عملا يعمل، لاكلاما يقال، لأن أعداء الأمة يعملون. واذا رغبنا في مواجهتهم فلابد أن يكون العمل 

 الاسلامي أزيد من عملهم، وتحرك المسلمين أسرع من تحركهم.

 وان المواجهة تحتاج الي تخطيط، وتنظيم، ومنهج ومشروع حضاري كبير ينهض بالمجتمع الاسلامي ويؤهله لمواجهة التحديات.



 يموقع المرتجی الرسم
 

 
 

8 

 سادسا: ان المجتمعات الاسلامية تعاني من التسلط الاستكباري في الصحافة وسائر وسائل الاعلام. اذن لابد للمجتمعات الاسلامية أن تكون

توحد صفوفها، وتتعرف علي امكانيات أعدائها، وتأخذبأسباب القوة انطلاقا من قول الله تعالي في سورة الأنفال )وأعدوا علي قدر المسئولية. ف

 لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدوكم وآخرين من دونهم لاتعلمونهم الله يعلمهم(.

المسلمين حتي تكون المجتمعات الاسلامية متلائمة الصفوف، فيهابهم الأعداء، ويتخوفون سابعا: يعمل المصلحون علي تدعيم الوحدة بين 

 من بأسهم.

في  وفي الختام، فإن تحقيق الانفتاح يتطلب استمرار بذل الجهود والمحاولات، لأنه مهدد باستمرار ببعض الأخطار والمنزلقات، فالانفتاح ليس

 د.مأمن من التوتر والتأزم والتعثر والركو

مر مرحلي والانفتاح عملية تفاعلية، لا يمكن أن تعلب أو تفرض، لكن المهم الوعي والاقتناع بأن ما يعتري الأمة أحيانا من الانتكاسات إنما هو أ

وعادي، ومن المفروض أن يدفع بالمسلمين إلى مزيد العمل من أجل المرتكزات التي أسلفنا ذكرها تسندها في ذلك مؤسسات المجتمع 

 .xixدنيالم

إن الانفتاح الحقيقي على الحضارات يشكل أبرز التحديات التي يواجهها العالم اليوم، فهو شرط أساسي من شروط التعايش السلمي بين 

 الشعوب.



 يموقع المرتجی الرسم
 

 
 

9 

 الهوامش
 

 

i م.1986، ط بيروت، سنة28. معهد الإنماء العربي الموسوعة الفلسفية العربية ط ص 
ii."عبد الله العلايلي، مادة "ثقف . 

iii. 12د. محفوظ علي عزام، نظرات في الثقافة الإسلامية، ص. 
iv12. المصدر السابق، ص. 
v13. المصدر السابق، ص. 

viم1984هـ/1404، ط/دار الفرقان، عمان الأردن، سنة 3. عز الدين الخطيب التميمي وآخرون، نظرات في الثقافة الإسلامية، ص. 
viiم.1983هـ/ 1403دار الكتاب اللبناني، بيروت، سنة، 41. مسيح عاطف الزين، الثقافة الإسلامية، ص 

viii11. عمر عودة الخطيب، لمحات في الثقافة الإسلامية، ص. 
ix12. المصدر السابق، ص. 
x54-53. عمر عودة الخطيب، لمحات في الثقافة الإسلامية، ص. 

xi54. المصدر السابق، ص. 
xiiهـ.1410، ط/دار الحصورة بالقاهرة، سنة 57المعاصر، ص . محمد الرابع الحسني الندوي، الثقافة الإسلامية والواقع 

xiii54. عمر عودة الخطيب، لمحات في الثقافة الإسلامية، ص. 
xivم.1983، ط/بيروت، سنة 38. سميح عاطف الزين، الإسلام وثقافة الإنسان، ص 
xvلطباعة المحمدية بالقاهرة.، ط/دار ا60. راجع الدكتور أحمد السايح، المعرفة في الإسلام بين الأصالة والمعاصرة، ص 

xvi13. انظر الدكتور عباس الجراري، الإسلام والنظام العالمي، ص. 
xvii131-130. انظر الدكتور حامد الرفاعي، الإسلام والنظام العالمي الجديد، ص. 

xviii130. المصدر السابق، ص. 
xix .المصدر السابق . 

                                                           


